## 中尊寺金色堂考

#### はじめに

単に異様な荘厳に走ったものではない。金色荘厳にはそうすべき必 来担わされていた機能や意義を明らかにしなければならない。 したり、あるいは特殊性をことさらに強調するのではなく、その本 あったのである。 然性が存在し、須弥壇内への遺体安置にもそれ相応の宗教的意図が てられたとはいえあくまで院政期仏教芸術の精華のひとつであり、 てもいる。しかし、金色堂の建築や堂内の荘厳は、それが奥羽に建 ないこうした金色荘厳の堂は、 とかく産金に裏付けられた藤原氏の財力と願主藤原清衡の恣意によ ある。「金色堂」の名のように堂の内外を金箔で荘厳したこの堂は た遺体を堂内に安置してあることで、ますます異様なものに思われ る営為とみられがちである。当時の都に類例なく大陸にも先例をみ て平泉に建立したあまたの伽藍のうち現在ものこるただ一つの堂で 中尊寺金色堂は、奥州藤原氏三代が院政期のほぼ百年間にわたっ 中尊寺金色堂について、ただただ外観形状を賛嘆 更に清衡ら藤原氏三代のミイラ化し

### 金色堂の建立

須

藤

弘

敏

の建立時期はほぼ推定できる。そこには年月日と供養者および大工組の棟木下端に天治元年(一一二四)の墨書銘があるため、金色堂明治三十年に行われた金色堂修理の際に発見された、内屋根小屋

<u>二</u> 五

中最古のものである。その銘文はの名が記されていて、大工名を記した棟木銘としては日本の古建築

散位藤原清衡 女檀安部氏、清原氏、平氏」 尺、大工物部清國、大行事山口頼近、小工十五人、鍛冶二人、大檀「天治元年歳次甲辰八月廿日甲子建立堂一字長一丈七尺、廣一丈七

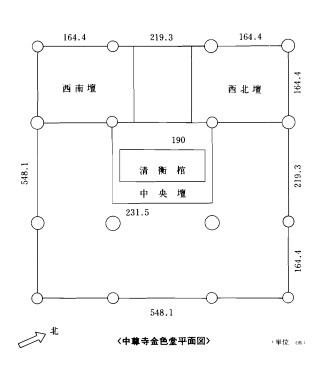
2)。この棟木銘から、 寺の重要な伽藍として多宝寺や大長寿院二階大堂と並ぶものとされ 妻鏡』所引の「文治注文」に中尊寺主要伽藍が叙述される中で、 されて以来全く動いていないことも確かめられている。金色堂は『吾 土壇及び基礎の発掘調査の結果、 でには完成していた筈である。またこの修理工事に際して行われた 位置にはなく、 と墨痕鮮やかに書かれている。この棟木は後世に挿入できるような かつその荘厳が特に注目されていたのである。 一二四)に上棟され、遅くとも清衡没年の大治三年(一一二八)ま その建築の荘厳が記されているように(注3)、 銘が上棟時に書かれたことは疑いないという(注 中尊寺金色堂は清衡六十九才の天治元年(一 金色堂は天治元年に現在地に創建 平安時代から中尊 唯

工、金工、絵画、染織あらゆる美術工芸が有機的に一体となった荘は、歴史・仏教・建築・美術工芸・民俗・医学等々多くの研究分野は、歴史・仏教・建築・美術工芸・民俗・医学等々多くの研究分野に現存する唯一の建築であるが、金色堂の価値を更に高めているの金色堂は藤原氏三代の間に築かれた幾多の堂塔伽藍の中で、平泉

平家納経と似た位置を文化史上に占めている。平家納経と似た位置を文化史上に占めている。十二世紀の約爛たは、そうした「美の信仰」とも言うべき時はの数々を駆使した耽美的な荘厳があげられる。十二世紀の絢爛たまの数々を駆使した耽美的な荘厳があげられる。十二世紀の絢爛たるのが中尊寺金色堂だからである。そこには特に漆工・金工のあらる仏画や装飾経の数々には、そうした「美の信仰」とも言うべき時で傾向がうかがえる。中尊寺金色堂はまさしくそうした荘厳供養の体致であり、その点で院政期美術の象徴と言うにふさわしく、西の極致であり、その点で院政期美術の象徴と言うにふさわしく、西の代領向がうかがえる。中尊寺金色堂はまさしくそうした荘厳供養の様であり、その点で院政期美術の象徴と言うにふさわしく、西の代表とも言え、

## 院政期の阿弥陀堂と葬礼

るが、 か、 解釈に頭を悩ませる存在である。 るのである。このように他に例のない阿弥陀堂たる金色堂は、 主藤原清衡以下三代のミイラ化した遺体と四代泰衡の頭を納めてい 上げの上に数々の珠宝で荘厳されており、 弥陀堂とはかなり異なったものである。また、 五メートル四方の堂は、 さて、 なぜ遺体を仏壇中に安置したのか、 その壇上に安置された仏像の構成や数量は平安時代通常の阿 金色堂は特殊な性格の堂である。 一応阿弥陀如来を本尊とする阿弥陀堂であ 金色堂とはどういう性格の堂なの また堂を金色で荘厳し尽く 即ち、 加えて須弥壇の下には願 建築空間は総漆箔仕 この小さな約五



時代後期の信仰に即してこれらの点を検討してみよう。実は未だ十分な説明がされていない問題を明らかにするため、平安さねばならなかったはなぜなのか、そうしたきわめて基本的ながら、

められ、 照して検討してみなければならない。 衡と推定される遺体が同じような木棺に衣や刀子や念珠とともに納 画した絹、 にして納められ、 ずつ納められている。 は果して院政期において特殊なものだったのだろうか。 められている。 って左の西南壇には基衡と推定される遺体がやはり金箔押木棺に納 られていたと考えられる曳覆(ひきおおい)曼陀羅と想定される患 金色堂には三つの須弥壇が設けられ、 大刀と念珠がこめられていて、 そのほか大刀、 こうした仏壇内の埋葬という形式やその副葬品など 金箔押の木棺には白綾袷袴などの衣と遺体に掛け 中央壇にはこの堂を建立した清衡の棺が北枕 短刀、念珠などの副葬品があった。 それぞれの壇下に棺が一 向かって右の西北壇には秀 他の例に対 向 か つ

央壇のみだったわけで、左右壇は忠実に中央壇を模倣し、尊像構成されている。本尊阿弥陀如来坐像を立て並べ、正面左右には動勢をはらんだ二体の天部立像という構成である。一壇十一体ずつの仏像はらんだ二体の天部立像という構成である。一壇十一体ずつの仏像はられば移動があり、中央壇もすべてが当初像ではなく、二天像は左場がは移動があり、中央壇もすべてが当初像ではなく、二天像は左端の像と入れ替わっている。しかし、金色堂建立当初はもちろん中東宮の像と入れ替わっている。しかし、金色堂建立当初はもちろん中東宮の像と入れ替わっている。しかし、金色堂建立当初はもちろん中東宮のみだったわけで、左右壇は忠実に中央壇を模倣し、尊像構成なが出ている。本尊阿弥陀如来坐像を中央に、その通常の脇侍たる観されている。本尊阿弥陀如来坐像を中央に、その通常の協信には、

二 七

も後に踏襲したものである。

修行する場として機能していた。こうした阿弥陀堂建築は通常内陣 脇侍の菩薩像を傍らに並べ、来世の極楽往生を期待して生前に念仏 はきわめて希薄である 的性格を規定できるものではなく、 弥陀堂の間に根本的区別はなく、 常行三昧堂とみる説があるが、 安置するための空間では決してなかったのである。 堂は元来信仰者が日常の念仏修行や折々の仏事を行うための空間で べても中尊寺金色堂は実は最も小規模なものである。 クトな形態の仏堂が多かった。 やはり特殊な形態であって、一般的には方三間四面の比較的コンパ もの阿弥陀像を安置する九体堂も十二世紀には流行したが、これは 堂の伝統をひいて、 院本堂のように、 台となったのが阿弥陀堂である。久安四年(一一四八)の大原三千 術を多数生み出し、 間で方三間四面からなり、 平安時代後期に高まった阿弥陀浄土信仰は、 稀に堂内で往生すなわち臨終を迎える者もあったが、死体を 等身から丈六の阿弥陀如来坐像を中央に安置し、 行道できるようなスペースをとっていた。 現存するものも少なくない。そうした信仰の舞 阿弥陀像を安置する内陣の周囲は常行 建築形態上からは当時の常行堂と阿 しかし、 安置された仏像についても常行堂 むしろその点では常行堂的性格 それら各地の阿弥陀堂に比 それと関わりある美 なお、金色堂を また、 阿弥陀 九体

るが、金色堂の性格を葬礼史の面から読み解こうとした福山敏男の死者を葬る様々な儀礼が平安時代後期には一種の変化をみせてい

の一方で改葬しなかった例もある。 
置し、その後に改めて葬ることは平安時代を通じてみられ、またそ 
な殯りの習慣は古くからみられ、殯殿として数週間から数年まで安 
な殯りの習慣は古くからみられ、殯殿として数週間から数年まで安 
なってい 
ないは塔の下などに埋葬することが一応基本となってい 
ないは塔の下などに埋葬することが一応基本となってい 
ないまないは塔の下などに埋葬することが一応基本となってい 
ないまないは塔の下などに埋葬することが一応基本となってい 
ないまない。

はなく、 羽法皇の土葬は保元の乱直前のあわただしい状況の産物とはいえ、 そして、 護摩堂仏壇の床下に棺のまま納められている (『台記』『兵範記』)。 五五)十二月に亡くなったが、やはり自らが造営した白川福勝院の のケースと同様とは言いづらい。 似ているが、殯殿としての措置だった可能性が高く、一概に金色堂 てていた掌侍堂の仏壇の中に棺ごと納められたという(『殿暦』『中 は永久二年(一一一四)十月に亡くなり、紫野雲林院そばに生前建 棺ごと納められたという(『権記』)。また堀川天皇の中宮篤子内親王 は死後七八日ばかりたってから北山観隆寺の北にしつらえた霊屋 れた(『台記』)。また同じ鳥羽天皇の后高陽院泰子は久寿二年 自身が造営した法金剛院三昧堂(法華三昧堂か?)の石穴に埋葬さ わめた待賢門院璋子は久安元年(一一四五)八月に亡くなり、 右記』)。これは仏壇内納棺の形であって中尊寺金色堂の場合とよく 摂関時代の治安三年(一〇二三)三月に亡くなった藤原行成 安楽寿院三重塔の下に土葬されたのである(『兵範記』)。 保元元年 (一五六) 七月に亡くなった鳥羽法皇も火葬で 鳥羽天皇の中宮で一代の栄華をき 彼女 の娘 国身この塔下に葬られることを生前から意図していた。こうしてみてくると、院政期には仏堂建築の床下や堂内に火葬せずに葬られることは、それが可能な貴顕にあってはむしろ好ましいこととされていたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いたというべきであろう。この後、六条上皇、高倉上皇ともに清閑いた。十二世紀の葬礼では「火葬の場合もそうでない場合も縁めの寺の木造の塔や法華三昧堂の床下または仏壇中に葬られた例が少なくない」と福山が総括したように、自らの仏堂を建立するほどの財力ある者ならば、こうした堂塔のもとに葬られることをむしろの財力ある者ならば、こうした堂塔のもとに葬られることをむしろの財力ある者ならば、こうした堂塔のもとに葬られることをむしろの財力ある者ならば、こうした堂塔のもとに葬られることをむしろの財力ある者ならば、こうした堂塔のもとに葬られることをむしろ

う。 遺体の安置は決して特殊な儀礼ではなく、 初常行堂として建立し、 のと考えて間違いない。そのため、 齢の清衡が自らの墓堂として特に様々な願いをこめて建立させたも であって、その点からすると金色堂の建立時期や意図は、やはり高 あるように、生前自らを葬るべき堂宇を建立しておくことも一般的 送儀礼に従ったものだったのである。 る機能変更説は当たらず、 以上のような状況をみれば、 清衡棺が納められて以後墓堂となったとみ その理由は後述の問題でも明らかになろ 中尊寺金色堂における須弥壇内への 福山が言うような、金色堂を当 また前引の法皇中宮らの例に むしろ当時の理想的 ]な葬

送儀礼にかなったものであり、その点での特異性はみられない。ある。また、棺内に納められていた副葬品はいずれも当時一般の葬生涯行ってきた仏事の掉尾を飾るものとしてこの堂を建立したので願主として棟木銘に自分とその妻らの名を記させた清衡は、彼が

# 三 清衡の信仰と金色堂諸尊

をである。とである。とである。とである。とう一つは徹底した荘厳それも金色に執着した方法をとったこ方法をとらず、棺に納めただけの形で須弥壇内に安置したことであなっていた点が二つある。一つは遺体を床下や石槨に納めるなどの埋想にかなったものであったわけだが、金色堂が都の葬送儀礼と異理想にかなったものであったわけだが、金色堂が都の葬送儀礼と異

いる。 て、 るとか、 皮膚筋肉ともに乾燥したミイラの状態になっている。これをめぐっ れに関連して遺体の状態の問題がある。 る場に棺を長期間安置することは好ましくはなかった筈である。こ て類例ない手段とは言わないが、 まず前者については、 遺体処理に当たってミイラ化することは樺太アイヌの風習であ しかし、 東北アジアの技術が導入されたとか種々の説が唱えられて 遺体の現状がミイラ化していることは事実だが、 中宮篤子内親王の例などがあるから、 日本の気候を考えれば空気に触れ 即ち、 藤原氏三代の遺体は 決し

二九

処理の技術論に終始してきたのである。 な課題は、なぜ仏壇内に遺体を安置したのか、なぜ火葬して遺骨化 も少なくない。しかし、 ならない。この遺体に関する問題は議論が多く、それに触れた論著 も不可能だったであろう。 する古畑種基説と自然成立のミイラとみる長谷部言人・鈴木尚・森 調査の際に行われた遺体の科学的調査においては、 工的にそうしたとする確証は何もない。 した形での安置を行わなかったのか、 右壇内に葬られたのは清衡の遺体処理に問題がなかったためにほか ものではなかったようで、 っている(注5)。 八郎らの説に分かれたといい、最近の埴原和郎らも自然成立説をと 、点までは福山敏男も考察を進めておらず、 気候条件からは人工的処置を全く加えずにミイラ化すること 遺体の状態からは完全な人工的処置は見いだせな そうした技術的な問題よりも、 しかし、 清衡のあと基衡、 特に遺体保存の技術をこらした などの宗教的問題である。こ 昭和二十五年の中尊寺学術 秀衡とも同様な形で左 他の研究者は単に遺体 人工的ミイラと より本質的

後期には末法観が広まっていたこともあって、五十六億余年後の弥優的信仰が一般的であった。中でも法華経信仰と阿弥陀浄土信仰、のである。平安時代後期の仏教信仰はいくつもの信仰が併存した重のである。平安時代後期の仏教信仰はいくつもの信仰が併存した重に対する信仰には上生信仰と下生信仰とのふたつがあり、平安時代後期の仏教信仰はいくつもの信仰が併存した重に対する信仰には上生信仰と下生信仰との永敬下生信仰に基づくもに対する信仰には上生信仰と下生信仰とのふたつがあり、平安時代を期には末法観が広まっていたこともあって、五十六億余年後の弥優的信仰がある。

に倣って法華堂や三重塔などいずれも法華経信仰に基づく堂塔内に 自らの身体を火葬させずに頑丈な石槨、 も如法写経の経巻を堅固な経筒に納めて霊地に埋めたように、 が出現するというこうした埋経信仰に合体したものである。 法華三昧堂だったことは、 の信仰も信じられていた。前掲の上皇らの遺体の埋葬場所の多くが 空海が高野山で入定しているのは弥勒下生を期しているためだ、と 山に埋納する埋経の風習がまたたく間に全国に広まっていた。 金銅や石製の経筒に納め、更にそれを素焼や石の筒に入れて霊地名 た。 原道長の金峯山埋経に代表されるような法華経埋経が大流行してい 勒下生に対する信仰が強まり、 安置せしめたのである。 五十六億余年後の弥勒の説法に結縁するよすがとして、写経を 弥勒三会の場には如法写経された法華経 弥勒三会を期すという願いから、 石棺に納め、 半ば入定の形 あたか 死後 また 藤

違いない。 仰に基づくもので、 る。 するものであったが、金色堂の場合はもう一つの要素が加わって は相応の理由がある。 した墓堂的建築を構想した時点で、 のである。ここに清衡の信仰の性格があらわれている。 ったのに対し、 都における葬送のあり方はそうした弥勒下生を期した信仰に由 つまり、 にもかかわらずこれを通例と異なる阿弥陀堂としたのに 前掲の都の墓堂廟堂には浄土教的色彩がほとんどなか 金色堂の場合は阿弥陀堂で安置諸仏も阿弥陀浄土信 都のような法華経関係の伽藍仏像ではなかっ それは金色堂と呼ばれるような厳飾の仏堂に その意義は一応理解していたに 清衡はこう

は 修辞であって、仏堂伽藍造営や写経事業にきわめて熱心だった清衡 形態であって、 る清衡の死を迎える態度である。 臨んでにわかに逆善を修し、 るものがこの金色堂造営だったのである から様々な法会や仏事を行うことをいう。「にわかに」とは定型的な して合掌し仏号を唱え、 した理由とも共通している。 以前から種々の仏事作善を行っていた筈である。 阿弥陀仏の極楽浄土への往生をかなえるために生前 眠るが如く閉眠しおわんぬ」(注6)と伝え 百ケ日結願の時に当たりて一病もなく すなわち「文治注文」に「入滅の年に 逆修善は平安時代に一般的な信仰 その最後を飾

る。

が、

二階大堂は三丈阿弥陀像を中心に丈六の阿弥陀像を居並ばしめた、 当時の京にも数少ないスケールの堂で、 尊寺草創期の伽藍たる二階大堂九体阿弥陀堂がここで思い出される 測できる もあって、 陀信仰の深さを示すものでもある。 弥陀像への強い傾倒は奥羽の戦没者慰霊のみならず、彼自身の阿弥 倉永福寺二階堂を造立したことでも名高い。 とに笠卒塔婆を立て並べ、それに金色の阿弥陀如来像を描かしめて いたこと、そしてその中心であり、 貴族らとは比べようもないほどの罪障の深さを痛感していたこと 清衡の造寺造仏をふりかえってみると、 ひときわ強い往生への期待となっていたことは容易に推 そうした彼の阿弥陀信仰は、 かつ平泉のシンボルであった中 源頼朝がこれに感嘆して鎌 こうした清衡による阿 奥州街道の一里ご 都

そして、 度重なる国府との戦い、 更には血族親族との争い、 かつ

> 二天安置も遺体を囲む堂内空間守護のためである。この二天は左右 るが、 異なもので、 造られた例は平安時代には金色堂しかない。金色堂の仏像構成が特 逆に規範となっていたのであろう。(注1) 倣った時点では、 に墓堂を阿弥陀堂としたことは、 生まれたいわき市白水阿弥陀堂の二例があるのみである。このよう 相称形の持国天増長天で、 点からも明らかであろう。やはり平安時代阿弥陀堂では類例少ない 衆生を救済する六地蔵像に自らの遺体を守らしめようとしたのであ 往生の誓いだけでなく、 自らの家族をそうした戦乱の過程で失ってきた生涯を追想した清衡 になっている。 ための手段でしかなく、 土相の現出などではなく、自分自身の浄土往生を確実なものにする 六地蔵像の造立例は数少なく、ことに阿弥陀堂の安置像として 堕地獄の恐怖におののき、激しい不安感から阿弥陀による極楽 阿弥陀堂への安置は滋賀金體寺と、これは金色堂の影響下に 清衡の個人的信仰に密接に関わっていたことは、 後に秀衡が左右壇を増設し、 清衡の個人的信仰を反映した種々の特殊な形式が 六地蔵像安置によってその趣旨はより明 万一の地獄からの救済をも願って、 日本の二天造立の系譜に連なるものであ 他者に見られることを意識した浄 清衡の中央壇にすべて 六道の

野山に設けた墓の上に堂を建てて阿弥陀如来像を安置した例(『御室 無とは言えない。 相承記』)があるから、 なお、 都でも応徳二年(一○八五)に亡くなった性信法親王が高 清衡は死を迎えるにあたって、 廟が阿弥陀像や阿弥陀堂をともなった例も皆 法華経信仰とも関

である。 これが中尊寺金色堂の建築、仏像を成立させた宗教的条件だったのわる弥勒下生、そして阿弥陀浄土の重層的信仰で対処したといえ、

### 四 金色の意味

した現存例はない

うか。 金で変相が描かれていたともいわれる(注9)。 巻柱も同様に瑠璃波瓈硨磲赤珠碼碯によって飾られ、 行樹ありて、 堂の形状を呼称とすることも藤原秀衡の時代には確認されている 自ら金で荘厳し尽くす決意だったのである。また、「金色堂」という のもとに建てられたことが確かめられている。 堂の内外を問わず、 は海外渡来の玉がふんだんに用いられていた。 ものである。 れるように阿弥陀仏の極楽浄土を現出するための手段だったのだろ 「金銀瑠璃波瓈硨磲赤珠碼碯を以てこれを厳飾」(『阿弥陀経』)した (注8)。平安時代から既に金色荘厳の意義が周知されていた証拠で 金色堂を解体修理した際に、この堂は当初から金箔で埋める意図 なるほど経典には浄土は それでは、 みなこれ四宝を以て周帀し囲繞」すと説かれ、 金色堂の欄楯・須弥壇は金銀螺鈿七宝の荘厳であり、 あの華麗きわまりない堂内外の荘厳は一般にいわ 壁・柱・床・扉そして各仏像に金箔が貼り尽く 「七重の欄楯、 しかし、 清衡は自らの墓堂を また壁の一部には截 七重の羅網、 羅網や華鬘に それ以外は 楼閣は 七重の

全体を皆金色とした例は金色堂以前には皆無であり、大陸にもそうや小塔などを皆金色にすることは通常のことだが、伽藍空間の内外してある)が、まさしく金色に包まれた仏堂である。日本では仏像いた(屋根木瓦や堂背面の一部などは、後世のためにわざと貼り残されていた。昭和四十三年完成の復元修理では約三万枚の金箔を用

また、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた、平安時代の浄土図に描かれた極楽浄土のイメージはいずれまた。

れ以前の時代にくらべてにわかに増えており、仏画や写経の調進にを別は枚挙に暇ない。また、院政期の仏教美術では金銀の使用がそものを浄化する機能を金色に付託したこともしばしばである。仏教ものを浄化する機能を金色に付託したこともしばしばである。仏教ものを浄化する機能を金色に付託したこともしばしばである。仏教ものを浄化する機能を金色に付託したこともしばしばである。仏教を例は枚挙に暇ない。また、院政期の仏教美術では金銀の使用がそれ以前の時代にくらべてにわかに増えており、仏画や写経の調進にと別は枚挙に暇ない。また、院政期の仏教美術では金銀の世界においても最も価値あるものだが、宗教美術金や銀は世俗の世界においても最も価値あるものだが、宗教美術のは対している。

も金色を愛好していたのである。際しての金銀の使用は空前絶後の大流行の様相を呈していた。時代

傾倒した理由も理解できよう。 傾倒した理由も理解できよう。 (傾倒した理由も理解できよう。 また、当時の日本で金を最も多く産出していた奥州、その中心平また、当時の日本で金を最も多く産出していただろうか。何よりない来坐像及びその随伴丈六阿弥陀像八体から、ボリュームとしいの金色の圧倒的な力を誰もが知っていた筈である。こうしてみていると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教的機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教の機能などすべての点で、清衡が金色にくると、時代、地域、宗教の機能などすべての点で、清衡が金色にくると、当時の情報を表していた。

った。なぜならこの堂は清衡の墓なのだから。その後基衡や秀衡ののなと彼の一族のためのものでしかないごく私的な性格のものであなした「供養願文」の寺、毛越寺円隆寺は、藤原氏の奥州支配を国奥羽全域の過去現在の人々や地域のためのものである。一方彼が建奥、である。それまで彼が建立してきた中尊寺内の多宝寺や大長寿院はまた、金色堂は藤原清衡が自らの墓として建立した「私的空間」また、金色堂は藤原清衡が自らの墓として建立した「私的空間」

そうした現実的な問題よりも宗教上の要請が何より優先されたこと 完成しなかったのだから。その点について、 すれば当然貼っていた筈である。そうでなければ金色荘厳の意図が ていたかどうか不明だとして貼らずに残したが、こうした思想から させるためにはあらゆる空間を浄化荘厳しなければならず、その結 ておかしくない。弥勒信仰やその陰に入定信仰もうかがえるが、 など都では考えもつかないような構想の堂塔を造り上げた清衡であ る期待がとりわけ強かったと考えられる。 婆にみられるように、早くから阿弥陀浄土信仰にも親しんでいて、 葬られ方を望んだのであろう。ところが、大長寿院や阿弥陀笠卒塔 勒下生信仰に由来する葬送儀礼を伝え聞いていて、自らもそうした 清衡が建てた時点では彼ひとりの墓だったのである。 族の廟所的性格に変化し、半ば公的性格も持たされるようになるが 遺体をも納めるようになってからは、 件から屋根の金箔を否定する説もある。 くしたのである。昭和三十七年からの修理では、 なおかつ本来不浄なる死体を浄化して聖性の付与されたものへ転化 して浄土往生への強い願い、これらすべてをかなえる墓堂として、 れば、上記のようないくつもの信仰が併存する特異な墓堂を創案し かつ生涯の所行に深い罪業感をいだいていた清衡は極楽往生に対す は 単に華麗な荘厳にとどまらず、 須弥壇中の遺体安置にあらわれている ついに堂の内外を金箔で埋め尽 祖考崇拝の場として藤原氏一 しかし、 また、多宝寺や二階大堂 風雨や雪などの自然条 屋根に金箔を貼っ この堂においては 彼は都での弥 そ

### 五 二重の金棺

に始まり、そして堂空間全体に及んだのである。土中の石槨や床下 しの金棺であったこともこれに関連している。 準としていたためである。そして、 ためでもない。あくまで金色堂の平面計画が清衡の棺の大きさを基 の形式に過ぎない。この堂は一般の阿弥陀堂に比べるとごく小さな だと遺体仮安置所めいて聞こえる)であって、 の石棺ではなく、 してのことである この堂の機能そのものはあくまで墓堂・廟堂 荘厳に多額の費用を要するためでもなければ、 壇上諸尊はかなり小振りなものである。こうした堂の規模 金箔押しの棺に納めたのも浄化荘厳の効果を期待 清衡の棺が内外ともに総金箔押 阿弥陀堂はそのため 浄化荘厳の意図は棺 (葬堂という呼び方 敷地が狭かった

定仏的思想を加味していた可能性がある。 される。清衡の金棺も単に遺体の浄化荘厳だけではなく、一種の入はきわめて特殊なもので、都でもそれを用いた例はほとんど知られはきわめて特殊なもので、都でもそれを用いた例はほとんど知られはきわめて特殊なもので、都でもそれを用いた例はほとんど知られすなわち金色堂の構想の中核はあくまで清衡の棺にあり、ためにすなわち金色堂の構想の中核はあくまで清衡の棺にあり、ために

> その何よりの証しである。 えようがないし、その形態が棺のサイズから決定されていることが 堂を建立した目的は、 堂上棟時、 と変わらぬ機能を求め、かつそう使用したであろう。 自分が往生するまでは往生祈願の念仏の場として、 Ļ らかにしている(注10)。金色堂建立の当初には清衡は生存していた の左右壇は後からの付加的構造物であることを近年の解体修理 しろ閉ざされるべき性格のものとして見えてくる。 へ誰かが合葬されることを予想しただろうか。疑問である。 金色堂のこうした本来の性格を知ると、 この金色に包まれた空間は決して晴れやかなものではなく、 棟木銘にみたように女檀として妻らの結縁もあったわけだから 清衡は既に六十九才であった。彼がその年齢でこうした 往生と死後を意識しての墓堂だったとしか考 いかに荘厳華麗であって 通常の阿弥陀堂 清衡は後にここ しかし、 金色堂 金色 む

三四

主鎮主 代基衡三代秀衡の遺体はそこに安置されたのである。 ように、 な性格はあくまで清衡の死没前後に決定している。 の奥書には「奥州磐井郡関山中尊寺金色堂所天聖霊藤原基衡 に過ぎない。金色堂を明らかに清衡の廟と認識していたからこそご 建築構造に関わる問題として詳述すべきであるが、 七六)秀衡が基衡追善のために写経させた紺紙金字法華経巻第八 左右壇増設の時期は金色堂をめぐる大きな問題の一つで、 (ママ) 基衡の造作にしろ秀衡の造作にしろ清衡の後を追った行為 府将軍藤原秀衡 講師伝燈大法師」と記されている 度々述べてきた 金色堂の基本的 安元二年 仏像や 大檀

からも金色堂が霊廟として認識されていたことがわかる。 という言い方は異色で、「高野入定大師」といった呼称に近い。ここ 霊と呼ぶ例は少ない。「金色堂の父(所天は父の意) 奥書や追善供養願文をみると、亡者を尊霊と呼ぶのが一般的で、 また「金色堂所天聖霊」という呼称に注目したい。この時代の写経 この史料は秀衡時代に基衡も金色堂に葬られていたことを立証する。 聖霊藤原基衡」 聖

判断したに違いない。また、そうなると金色堂左右壇の造作はすべ そのため、 囲は清衡の時のような臨終の用意を行っていなかったと推測される。 体調査の際に明らかになっているが、まだ壮年であった彼やその周 央の須弥壇の中に安置されてからは、 厳をされていても墓堂霊廟なのだから、 意匠に著しい不均衡を生じる。 れることだが、片方の壇を欠いていては短期間とはいえ当然堂内の ってから須弥壇内に納めたと推測される)。その場合、しばしば言わ 須弥壇を造らしめたであろう(遺体は仮に安置しておいて造作が終 て秀衡によるものと考えられ、 清衡の廟たる金色堂に合葬することが最も妥当だと、秀衡ら遺族は である。祖考の廟であれば子の基衡がそれを守ることは当然であっ 尊寺草創の祖として、神や仏のように礼拝されるようになったわけ 清衡は自己の墓堂として金色堂を建立したが、彼が亡くなって中 また、 基衡の死は脳出血などによる突然のものだったことが遺 急いで葬る場を求めたため、 しかし、 当然基衡壇を先行させ、後に自身の 清衡そのものが平泉そして中 限られた僧侶らが立ち入る 金色堂はいかに華やかな荘 新たな堂の造営ではなく、

> 衡は全く問題にはならず、 して守っていた筈である。 あることを願っていた筈で、基衡を葬った秀衡も当然そうした廟と だけの場であって、決して開かれた空間でなかったし、 今日の誰もが参拝し得る状態からの発想 だから人目に触れることない堂内の不均 清衡もそう

は当たらない。

三つの須弥壇に三代の遺体を安置する方法では、 亡くなった白河法皇の中宮賢子の遺骨が円光院御堂仏壇下に納めら よいと考えていたのかも知れない。現実に須弥壇は三つしか設け得 ることを予想したことになるとして、秀衡による左右壇増設に疑問 が仏壇下の各隅に埋葬されている(『醍醐雑事記』)。金色堂の場合 長承二年(一一三三)に没した鳥羽天皇皇女禧子内親王、 敏男が紹介した上醍醐円光院の例がある。 を唱える意見もあるが、泰衡以後は火葬した遺骨を安置していけば (一一四四)に亡くなった賢子の娘で太皇太后令子内親王らの遺骨 また、一つの仏堂に一家血縁の者の遺骨を安置することは、 その後嘉保三年(一〇九五)に亡くなった賢子の娘郁芳門院 遺体の形で安置することは秀衡で終るしかなかったのだから。 応徳元年(一〇八五)に 藤原氏が三代で終 天養元年 福 山

'n

#### 六 中世以降の金色堂

ず、

金色堂は清衡の明瞭な意図のもとに建立されたが、 平安時代にお

螺鈿なり、 る。 12)。現存の史料をみる限り、 転倒して座を動き目もあてられざる次第」と延べながら、 陣の板敷や仏壇は朽落して地に付けり。 堂社の修理を願い出た「中尊寺衆徒等解文案」でも、金色堂が「内 姿勢は、 た政治的配慮もあったろうが、 切述べていない。もちろん鎌倉方に対してはばからざるを得なかっ 色堂は、 言しなくなったことは、 その後中尊寺が藤原氏三代の遺体を金色堂に安置してあることを公 くことになり、自ずから堂に対する認識も変わっていったのである。 ていた藤原氏の血が絶えたがために、中尊寺という寺が維持してい つ 廟から氏族の霊廟へと発展したことにより、本来の性格がやや変わ いては二代三代が相次いでこれに付加構造物を増設し、 ことを陳情した文書に とを述べたのは、 「中尊寺衆徒等申状案」でもやはり同様に一切述べていない : 棺のことは何一つ述べていない(注11)。建武元年 (一三三四) の てきていた。 即ち頼朝巡検に際して差し出された「文治注文」には、「次に金 上下四壁内殿皆金色なり、堂内に三壇を構え、ことごとく その後も続いていく。 何よりも重要な堂の主、 阿弥陀三尊、二天、六地蔵は定朝これを造る」と述べる 更に鎌倉時代以降、 元禄八年 「當山は往古より堀川鳥羽御両代の勅願所に そうした変化を何よりもよくあらわしてい (一六九五) 金色堂に藤原氏の遺体を納めてあるこ 単に華麗な阿弥陀堂と言上する寺の 鎌倉時代末の嘉暦二年 (一三二七)、 即ち三代の遺体・金棺のことは 金色堂を祖考の霊廟として守っ の仙台藩役人に境内下馬の 弥陀、観音、 地蔵、四天ら 清衡一人の 須弥壇中

になってようやく遠慮が薄れたのであろうか。りも勅願寺たることを喧伝して中世を生きのびてきた中尊寺も近世れ候」とあるのが初出である (注13)。逆臣藤原氏の寺であることよ御座候、その上清衡、基衡、秀衡の三代の御死骸を光堂に納め置か

であ、豆薹のJにののたっとを包含に「白色」に、平でボンコナー方の中核をなしていたのである。しかし歴史の展開は、中尊寺に一方の中核をなしていたのである。しかし歴史の展開は、中尊寺におの寺だったのであり、金色堂はその藤原氏一族の廟堂として寺の平安時代の中尊寺はあくまで奥州藤原氏によって存立していた東

後の呼称かと思われる。んだわけではない。しかし、中尊寺の場合は史料をみる限り近世以んだわけではない。しかし、中尊寺の場合は史料をみる限り近世以に阿弥陀堂をそう呼ぶ例は他にもみられ、金色の堂だから光堂と呼なお、芭蕉の句にあるように金色堂を「光堂」とも呼ぶが、中世

(注 )

1

(一)』、同「奥州藤原氏造営寺院をめぐる諸問題」『アガルマ 澤で中尊寺経蔵建立年代の問題について」『中尊寺文化財総合調査で、筆者は荒木伸介の「供養願文」寺院第一期毛越寺説(荒木伸介のあると考えている。一つはいわゆる「中尊寺供養願文」の問題である。前者についまた、現在の中尊寺研究の主要な課題は、金色堂の問題を含めて三また、現在の中尊寺研究の主要な課題は、金色堂の問題を含めて三また、現在の中尊寺研究の主要な課題は、金色堂の問題を含めて三また、現在の中尊寺研究の主要な課題は、金色堂の問題を含めて三また、現在の主義を関する。

る。また、後者の経蔵と中尊寺経の問題についても同じく論じてお 柳先生古稀記念美術史論文集』)を追認し、これについて論じてい また改めて詳論する予定である。

、拙著『日本の古寺美術十九 中尊寺』参照

『国宝中尊寺金色堂保存修理工事報告書』。

2

り、そこには「南山院主坊大納言同大夫同文蔵」と堂の造作に関わ なお金色堂にはもう一箇所、 たと思われる人名が墨書されている。 小屋組南面登桁に当初の墨書銘があ

「十七日甲戌、

3

『吾妻鏡』文治五年九月

朝宗覧之。二品忽催御信心、 清衡已下三代造立堂舎事、 (中略) 心蓮大法師注献之、 親能

寺塔已下注文曰、衆徒注申之。

関山中尊寺事

寺塔四十餘字、禪房三百餘字也。

清衡管領六郡之最初草創之。(中略 笠卒塔婆群、 多寶寺、 釈迦

両界堂、二階大堂を述べて)

経蔵を述べる。)」 三尊、二天、六地蔵、 **次金色堂、上下四壁内殿皆金色也、堂内構三壇、** 定朝造之。(後略 次いで地主神、 悉螺鈿也、 宋本一切 阿弥陀

尊寺建立供養願文」伽藍再考」岩手の古文書創刊号)が既に唱えて 究の直接史料たり得ないことは前引の荒木伸介や大矢邦宣(「「中 養願文」は、 略称。)これに対して通常中尊寺研究の根本史料とされている「供 うを知るための最も信頼できる史料である。 この「寺塔已下注文」は平安時代末の中尊寺や毛越寺伽藍のありよ 第一期毛越寺伽藍を対象にしたもので、中尊寺伽藍研 (以下、「文治注文」と

9

福山敏男「中尊寺金色堂の性格―平安時代の葬礼史からみる―」 「佛教藝術」72号。『寺院建築の研究 下』所収(こちらは補訂さ

4

単に現状を述べるのみで、物足りない感がある。 優れた研究であるが、 れている)。なお、この福山論文は平安時代後期の葬礼史について 表題の金色堂の性格そのものについては簡

5 朝日新聞社編『中尊寺と藤原四代 —中尊寺学術調査報告Ⅰ』。

6 橋富雄編『シンポジウム平泉』。 『吾妻鏡』文治五年九月十七日条

7

すべき課題である。 規矩がなかっただろうか。筆者も未だ成案を得ないでいるが、検討 画工が自由な創意を発揮する場で、知らず知らず過去の図像的知 部の諸尊に結び付けたいところだが、印相や形姿が完全に適合す 版)。この蓮華を持した菩薩像は濱田が述べたように、 これを胎蔵界曼荼羅地蔵院の諸尊とする司東真雄の説があるが、 にしている(「金色堂の巻柱絵について」『佛教藝術』七十二号)。 像が壇上諸尊との関連で重要である。この巻柱絵の菩薩像につい 中央壇を囲む内陣の四天柱に蒔絵であらわされた四十八体の菩薩 識を反映させてしまったがための所為と推定したが、果して全く るものでなく図像的な同定は難しい。濱田はこれが、下図を描いた 持蓮華という標識そのものを見誤り尊数も無視したもので当たら ては、その図像上の特定が困難であることを既に濱田隆が明らか (『清衡棺の曳覆曼荼羅と金色堂の性格』『中尊寺』河出書房 胎蔵界蓮華

安元二年(一一七六)三月十六日銘の金字法華経(中尊寺大長寿院 蔵)に「中尊寺金色堂所天聖霊藤原基衡」とあるのが「金色堂」の

8

れてきたことを指摘している (「金色堂 漆芸」 『中尊寺』 河出書房 可能性に否定的であり、 松田権六によれば、黒漆地の壁面に截金の絵があったという。だ 修理の苦心とその成果」 修理工事報告書はそれを肯定していない(「座談会金色堂解体 近代までの修理時に壁面に工作が加えら 「佛教藝術」22号)。 また、溝口三郎もその

13 12 11 10

版。

「仙岳院文書」『平泉町史 史料編一』に依拠。注10に同じ。 ・ 「中尊寺文書」『平泉町史 史料編一』に依拠。 ・ 大岡実「金色堂 建築」『中尊寺』河出書房版。

三八